
PSICOLOGÍA CLÍNICA

CC BY-NC-SA 4.0 2025: Sociedad Española de Psicología Clínica – ANPIR

ISNN: 3020-8998

2025, Vol. 2, N.º 1, 19-30

https://doi.org/10.62873/psclin.v2i1.3

Reflexiones sobre el Suicidio
como Fenómeno Humano Universal, Histórico y Social

Reflections on Suicide as a Universal, Historical and Social Human Phenomenon

Miguel Guerrero Díaz

Psicólogo Clínico de la UGC Salud Mental HUVV (Málaga)
Coord. del GT de prevención, intervención y posvención de la conducta suicida de la Sociedad Española de Psicología Clínica-ANPIR.

Resumen

El suicidio es un fenómeno complejo y universal que ha sido estudiado a lo largo de la historia, trascendiendo barreras 
culturales,  sociales  y  temporales.  Este  artículo  explora  el  suicidio  desde  una  perspectiva  multidimensional,  integrando 
factores psicológicos, sociales, culturales e históricos. Se destaca la importancia de entender el suicidio no solo como un 
acto individual, sino como un reflejo de problemas sociales y estructurales más amplios. El documento revisa la evolución 
histórica del suicidio, desde su aceptación en civilizaciones antiguas como Egipto y Grecia, hasta su estigmatización en la  
Europa medieval y su conceptualización moderna como problema de salud pública. Se enfatiza el papel de los determinantes 
culturales,  económicos  y  políticos  en  la  configuración  de  las  tasas  de  suicidio,  con  especial  atención  al  impacto  del 
neoliberalismo  y  las  desigualdades  sociales.  Además,  el  artículo  discute  la  necesidad  de  un  enfoque  de  prevención 
multicomponente,  que  incluya  estrategias  universales,  selectivas  e  indicadas,  para  abordar el  aumento  de  las  tasas  de 
suicidio a nivel global. Al reconocer el suicidio como un problema social y no únicamente de salud mental, el documento 
llama a la acción colectiva y a cambios estructurales para reducir su prevalencia e impacto.

Palabras clave: suicidio, salud pública, perspectiva histórica, determinantes sociales, estrategias de prevención, salud mental.

Abstract

Suicide is a complex and universal phenomenon that has been studied throughout history, transcending cultural, social, and 
temporal  barriers.  This  article  explores  suicide  from  a  multidimensional  perspective,  integrating  psychological,  social, 
cultural, and historical factors. It highlights the importance of understanding suicide not merely as an individual act but as a 
reflection  of  broader  societal  and  structural  issues.  The  paper  reviews  the  historical  evolution  of  suicide,  from  its 
acceptance  in  ancient  civilizations  like  Egypt  and  Greece  to  its  stigmatization  in  medieval  Europe  and  its  modern 
conceptualization as a public health issue. The role of cultural, economic, and political determinants in shaping suicide rates 
is emphasized, with particular attention to the impact of neoliberalism and social inequalities. The article also discusses the 
need for a multicomponent prevention approach,  involving universal,  selective,  and indicated strategies,  to address the 
rising suicide rates globally. By recognizing suicide as a social problem rather than solely a mental health issue, the paper  
calls for collective action and structural changes to reduce its prevalence and impact.

Keywords: suicide, public health, historical perspective, social determinants, prevention strategies, mental health.

Recibido: 10-2-2025 | Aceptado: 9-3-2025 | Contacto: miguel.psico1982@gmail.com
Cómo citar: Guerrero, M. (2025). Reflexiones sobre el suicidio como fenómeno humano universal, histórico y social. Psicología Clínica, 2(1), 19-30. 

https://doi.org/10.62873/psclin.v2i1.3

https://doi.org/10.62873/psclin.v2i1.3
mailto:miguel.psico1982@gmail.com
https://doi.org/10.62873/psclin.v2i1.3


Guerrero / Psicología Clínica (2025) 2(1) 19-30

El suicidio es un fenómeno complejo que ha 
sido objeto de estudio a lo largo de la historia, 
trascendiendo  barreras  culturales,  sociales  y 
temporales.  Se  manifiesta  como  una  de  las 
principales  causas  de  muerte  a  nivel  mundial, 
afectando  a  individuos  de  todas  las  edades, 
géneros  y  orígenes.  Según  la  Organización 
Mundial  de  la  Salud  (OMS),  cerca  de  700,000 
personas  se  quitan  la  vida  cada  año,  lo  que 
subraya  la  urgencia  de  abordar  este  problema 
desde una perspectiva integral (WHO, 2021). Sin 
embargo,  el  suicidio  no  puede  ser 
conceptualizado  únicamente  como  un  acto 
individual,  sino  como  un  fenómeno 
multidimensional,  multicausal  y  poliédrico  que 
refleje  las  complejidades  de  esta  experiencia 
humana. 

A  nivel  mundial,  las  tasas  de  suicidio 
presentan  variaciones  significativas  entre 
diferentes  países  y  culturas,  lo  que  refleja  las 
diversas  maneras  en  que  las  sociedades 
enfrentan este fenómeno. En ciertas culturas, el 
suicidio  es  considerado  un  delito,  un  acto  que 
transgrede creencias religiosas, o se le atribuyen 
características de egoísmo, valentía o sacrificio. 
Además,  en  muchas  sociedades,  persiste  un 
fuerte  estigma  social  y  una  condena  moral  en 
torno al suicidio. Estas diferencias culturales no 
solo impactan en la prevalencia del suicidio, sino 
que  también  moldean  la  percepción,  la 
intervención y el abordaje social del mismo. Una 
de las consecuencias más graves de este rechazo 
es que decenas de miles de personas y familias 
no buscan ayuda, la postergan en el mejor de los 
casos, y terminan profundamente aisladas, lo que 
incrementa su sufrimiento.

Respetar la multidimensionalidad del suicidio 
como fenómeno eminentemente humano implica 
reconocer que su comprensión holística pasa por 
la  integración  de  múltiples  perspectivas  que 
abarcan  no  solo  los  factores  psicológicos,  sino 
también los  sociales,  culturales  y  biológicos.  Es 
esencial entender que el suicidio no es resultado 
de  un  trastorno  mental,  un  síntoma  o  de  una 
crisis  personal,  sino  que  está  influenciado  por 
una amplia variedad de determinantes sociales, 
políticos,  económicos  y  culturales.  Disciplinas 
como  la  sociología,  filosofía,  bioética, 
antropología,  periodismo  o  el  derecho  tienen 

tanto  que  decir  como  la  propia  psicología, 
psiquiatría o la neurociencia al respecto.

Dada esta complejidad, los profesionales que 
abordamos el suicidio desde el ámbito sanitario 
debemos  evitar  caer  en  un  reduccionismo 
biomédico,  psiquiátrico  o  psicológico.  La 
tendencia a ver el suicidio como el producto del 
padecimiento de un trastorno mental ignora las 
diversas  y  significativas  influencias  sociales, 
culturales y personales que pueden llevar a una 
persona a tomar esta decisión.

Es fundamental que, al investigar y reflexionar 
sobre  el  suicidio,  reconozcamos  las 
intersecciones entre lo psicológico, lo social y lo 
histórico.  Solo  así  podremos  ofrecer  una 
atención más comprensiva y eficaz a las personas 
en riesgo de suicida. Entender y comprender el 
riesgo de suicidio como un fenómeno dinámico, 
interactivo,  fluctuante,  desproporcionado  y 
progresivamente  exponencial  nos  permitirá 
desarrollar  estrategias  de  intervención  más 
efectivas.

Historiografía del Suicidio.

Las  motivaciones  para  el  suicidio  en  el  ser 
humano siguen siendo similares a las del hombre 
de  hace  4.000  años.  Acabar  o  huir  de  un 
sufrimiento  psíquico  percibido  como 
insoportable  e  interminable,  terminar  con  el 
tormento  de  una  enfermedad  física  dolorosa  o 
incapacitante,  dejar  de  sentirse  una  carga  para 
los demás, expiar una culpa, sentir vergüenza o 
sentirse  injustamente  tratado,  acabar  con  un 
estado profundo de desesperanza, la fantasía de 
querer reunirse con un ser querido fallecido, huir 
de la soledad o alienación social,  suicidarse por 
pasión, tedio o la pérdida del sentido de vida, han 
sido  argumentos  esgrimidos  por  hombres  y 
mujeres para morir por suicidio (Ramón, 2015).

Si bien es cierto que el suicidio ha existido en 
todas  y  cada  una de  las  épocas y  civilizaciones 
humanas,  el  concepto  y  su  imagen  han  ido 
transformándose  en  el  tiempo,  en  función  del 
paradigma sociopolítico imperante, las creencias 
religiosas,  el  desarrollo  científico-técnico  y  los 
cambios socioculturales de cada tiempo histórico 
(Guerrero, 2019). 

20



Suicidio como fenómeno humano universal

El suicidio en la Antigüedad

En la  mayor parte de las  civilizaciones de la 
antigüedad  (Egipto  y  Mesopotamia)  el  suicidio 
era  aceptado,  sin  existir  ninguna  reprobación 
moral,  condena  o  estigma.  La  muerte  era 
entendida como el paso de una vida a otra, por lo 
que  acabar  con  ella  de  forma  voluntaria  no 
implicaba el fin de la existencia, sino el tránsito a 
otra dimensión inmortal. El primer texto escrito 
que nos habla de la conducta suicida es un poema 
conocido  como  Diálogo  de  hombre  desesperado  
con su Bá (alma egipcia), datado en el año 2250 
a.C.,  en  pleno  Imperio  Medio  Egipcio  (Minois, 
1999).

El suicidio ya era un tema de reflexión entre 
los griegos y se abordaba en las obras de autores 
como  Homero,  Pausanias  o  Píndaro.  Durante 
este  período  histórico,  cuna  de  nuestra 
civilización y pensamiento occidental, la muerte 
voluntaria  comenzó  a  ser  objeto  de 
estigmatización  y  desaprobación, 
considerándose  un  delito  contra  el  Estado  que 
merecía  castigos,  ya  que  privaba  a  la  polis  (la 
comunidad)  de  uno  de  sus  miembros  y  de  su 
potencial  contribución  al  progreso  colectivo. 
Además,  en  la  sociedad  griega  el  suicidio  se 
consideraba  ya  como  un  acto  impío  hacia  los 
dioses,  quienes  eran  los  únicos  con  derecho  a 
disponer de la vida de los seres humanos.

La  mitología  griega  vinculó  diversas 
emociones con la conducta suicida, identificando 
sentimientos como la desesperación, la culpa, la 
vergüenza  o  la  locura  como  posibles 
desencadenantes.  Ejemplos  de  tales  mitos 
incluyen  los  suicidios  de  personajes  como 
Yocasta (primer suicidio literario de la historia), 
Egeo o Áyax. 

Las  diferentes  escuelas  filosóficas  griegas 
adoptaron posturas diversas respecto al suicidio, 
situándose en un espectro que iba desde la total 
desaprobación hasta la legitimación del acto. Los 
pitagóricos, por ejemplo, rechazaban el suicidio 
en  el  siglo  V  a.C.,  considerándolo  una  salida 
abrupta del alma que perturbaba el equilibrio del 
cosmos. Por otro lado, los cínicos, representados 
por  Diógenes  de  Sinope  (quien  se  suicidó 
aproximadamente  en  el  412  a.C.),  creían  que 
quitarse la vida significaba ejercer control sobre 

el propio destino. Sin embargo, fue el estoicismo, 
fundado por Zenón de Citio en el siglo IV a.C., la 
única  corriente  filosófica  que  mostraba  una 
mayor  permisividad  hacia  el  suicidio, 
argumentando  que  era  preferible  morir  de  una 
vez  antes  que  sufrir  indefinidamente.  En  esta 
filosofía, la vida no tenía un valor intrínseco en sí 
misma. Para los epicúreos, seguidores de Epicuro 
(341  a.C.),  el  suicidio  podía  considerarse  una 
decisión  honorable  si  no  se  podía  garantizar  el 
hedonismo y el placer. 

Pero si hubo un momento que marcó un antes 
y  un  después en  la  filosofía  que versa sobre  la 
actitud hacia la muerte voluntaria, fue el suicidio 
de Sócrates en el año 399 a.C. El maestro griego 
decidió aceptar su muerte por cicuta en lugar de 
huir, tras ser condenado por el Estado (acusado 
de  impiedad  y  corromper  a  los  jóvenes).  Su 
decisión afectó profundamente a sus seguidores. 
El  más conocido e importante de éstos fue,  sin 
duda, Platón (387-347 a.C.). Éste se posicionó en 
contra del suicidio argumentando que atentaba 
contra el Estado y contra los Dioses (propietarios 
de  nuestra  existencia).  No  obstante,  estableció 
tres excepciones donde la muerte voluntaria era 
legítima: cuando lo mandara el Estado (el caso de 
Sócrates),  ante  una  enfermedad  incurable  y/o 
ante la vivencia de una desgracia extrema. En su 
conocida  obra  Fedón,  escrita  en  el  387  a.C., 
Platón  presenta  un  diálogo  entre  Equécrates  y 
Fedón  de  Elis,  en  el  que  este  último  relata  las 
circunstancias de la muerte de Sócrates. En este 
diálogo,  se  enfatiza  que  "se  debe  aceptar  
dignamente el fin" y se establece que "el suicidio es  
permisible si obedece a un mandato divino directo".

Del  mismo  modo  que  Platón,  su  discípulo 
Aristóteles  (384-322  a.C.)  en  su  obra  Ética  a  
Nicómaco  (2003) condenó  aún  más 
enérgicamente  el  suicidio,  estigmatizándolo 
como  un  acto  de  cobardía,  ya  que  consideraba 
que el suicida eludía su responsabilidad social y 
perjudicaba a los demás.

Mors Voluntaria en Roma.

La civilización romana heredó gran parte de la 
cultura  helena,  y  del  mismo  modo  existía  una 
prohibición  expresa  al  suicidio,  salvo  si  se 
obtenía el permiso del  censor  (alta magistratura) 
que  “autorizaba”  el  acto.  Sin  embargo,  una 

21



Guerrero / Psicología Clínica (2025) 2(1) 19-30

característica del pueblo romano con relación a 
la  muerte  voluntaria  fue  su  falta  de 
democratización.  Si  bien  era  considerado  un 
delito para esclavos,  soldados o malversadores, 
no  lo  era  así  para  la  nobilitas  (las  clases  altas), 
siempre y cuando estuviese motivado por causas 
nobles como por honor, patriotismo, enfermedad 
humillante o preservar la  dignitas  de su estatus. 
El  suicidio  irracional,  sin  una  causa  clara  o 
aceptada,  era  severamente  castigado  en  estas 
sociedades, salvo para patricios y ricos plebeyos. 
Aunque  los  nobles  podían  encontrar  cierta 
comprensión  si  su  motivación  se  consideraba 
legítima (como  en  los  casos de  Otón,  Petronio, 
Arrio o Escipión Násica), este no fue el caso de 
Marco  Antonio.  Su  suicidio,  impulsado  por  su 
amor  hacia  Cleopatra  tras  su  muerte,  no  se 
consideró  una  causa  legítima  y  refleja  la 
complejidad de las percepciones sobre el suicidio 
según  el  estatus  social  y  las  circunstancias 
personales.

Los  romanos  invocaban  a  la  temida  diosa 
Proserpina  (Perséfone  en  la  mitología  griega) 
como una forma  de disuadir  a  las  personas del 
suicidio.  Según  sus  creencias,  aquellos  que  se 
quitaban la vida eran condenados a vagar por el 
Hades  durante  mil  años  sin  poder  alcanzar  la 
Laguna  Estigia.  Esta  visión  del  más  allá  puede 
considerarse  una  medida  de  prevención  del 
suicidio  en  aquella  época,  ya  que  ofrecía  una 
perspectiva aterradora sobre sus consecuencias. 

Al igual que griegos, los romanos tenían mitos 
sobre el suicidio,  siendo el más emblemático el 
de  Lucrecia  en el 509 a.C. Esta matrona, víctima 
de  violación  por  Sexto  Tarquinio,  hijo  del  rey, 
decide quitarse la vida para preservar su honor y 
el  de  su  familia.  Su  suicidio  cataliza  el 
derrocamiento  de  la  monarquía  en  Roma  y  se 
convierte  en  un  símbolo  de  la  lucha  por  la 
dignidad y resistencia femenina  en  la  narrativa 
histórica romana.

Hablar  de  Roma  es  hablar  de  Marco  Tulio 
Cicerón  (106-46  a.C)  orador,  abogado,  filósofo, 
estadista  y  magistrado.  Manifestó  un  rechazo 
hacia la muerte voluntaria (se le atribuye autor 
de este término) haciendo suyos los postulados 
platónicos,  en  su  obra  El  sueño  de  Escipión  al 
escribir  “(…)  debéis  mantener  vuestra  alma  en  la  
custodia de vuestro cuerpo y no abandonar la vida  

humana  sin  la  orden  de  aquel  que  os  la  ha  
proporcionado”  (Macrobio,  2006). Cicerón 
manifestó ideas suicidas durante su exilio en Asia 
(contenidas en sus cartas a su amigo Pomponio 
Ático) pero nunca consideró el suicidio una salida 
legítima.  Cuando  fue  proscrito  por  el  segundo 
triunvirato (46 a.C.), se le ordenó suicidarse para 
preservar su dignitas como noble romano, pero 
éste  declinó  la  orden,  siendo  finalmente 
decapitado  y  muriendo  de  forma  ignominiosa 
para sus iguales, pero mostrando una coherencia 
digna de su grandeza. Este acto ha inspirado el 
bautizo del Proyecto de Prevención del  Suicido 
del área sanitaria Costa del Sol (Servicio Andaluz 
de  Salud)  con  el  nombre  de  Proyecto  Cicerón,  
desarrollado en 2017, donde surgió la creación 
de  la  Unidad  de  Prevención  e  Intervención 
Intensiva en Conducta Suicida UPII Cicerón del 
Hospital  Universitario Costa del  Sol  (Marbella), 
pionera y única en el sistema de salud público de 
Andalucía.

Me  apasiona  especialmente  el  suicidio 
histórico de Marco Porcio Catón (95-46 a.C.), un 
relato  significativo  en  la  historia  romana,  que 
ilustra  la  complejidad del  suicidio  y  su  relación 
con el narcisismo y la violencia. Tras la derrota de 
los republicanos en la batalla de Tapso en el 46 
a.C.,  Catón,  enfrentando  la  captura  por  Julio 
César,  decide  quitarse  la  vida  de  manera 
dramática  y  violenta.  Su  acto  de  abrirse  las 
entrañas  simboliza  la  resistencia  personal  y 
política, encarnando el orgullo y la dignidad de la 
época.  Catón  se  convierte  en  un  mártir  de  la 
causa republicana, simbolizando la lucha contra 
la  tiranía y el heroísmo en tiempos de cambios 
políticos radicales. 

Otro gran nombre que emerge en el  ámbito 
del suicidio y la filosofía es  Lucio Anneo Séneca 
(4-65  d.C.),  máximo  representante  latino  del 
estoicismo y un ferviente defensor de la ascesis 
del alma. Para Séneca, el suicidio no era un acto 
de  desesperación,  sino  una  manifestación  de 
valentía  y  máxima  expresión  de  la  libertad 
humana. En sus escritos, enfatizaba que los seres 
humanos  poseen  el  derecho  inalienable  de 
decidir  sobre  sus  propias  vidas  y  muertes, 
especialmente  cuando  se  enfrentan  a 
sufrimientos  insuperables  o  a  una  pérdida 
irrevocable de dignidad.  Séneca veía el  suicidio 

22



Suicidio como fenómeno humano universal

como  una forma  de recuperar  el  control  en  un 
mundo  impredecible.  En  su  obra  De  vita  beata  
(2010),  argumenta  que  la  verdadera  libertad 
reside en la capacidad de elegir el momento y la 
manera  de  morir,  permitiendo  evitar  una  vida 
indigna y llena de sufrimiento. 

Al  suicidarse  por  instancias  del  emperador 
Nerón  (que  también  se  suicidó),  Séneca 
personificó sus enseñanzas, eligiendo el fin de su 
vida  con  dignidad  y  conforme  a  su  filosofía 
estoica.  Su  decisión  de  morir  en  lugar  de  vivir 
bajo  la  tiranía  reafirmó  su  compromiso  con  la 
libertad  personal  y  lo  elevó  a  mártir  del 
estoicismo. Su legado sobre el suicidio invita a la 
reflexión  sobre  la  dignidad,  la  libertad  y  el 
sentido de la vida en circunstancias adversas. 

La otra gran contribución que nos ha legado 
Roma  es  sin  duda,  sus  leyes.  El  Código  de  
Justiniano  (2005), obra del emperador bizantino 
Justiniano  (527-565),  supuso  la  primera 
representación  legal  de  una  conducta  derivada 
de un estado mental alterado (non compos mentis) 
y  recogía  como  atenuante  en  la  mente  del 
suicida,  la  perturbación  de  sus  facultades 
mentales.

El Cristianismo Occidental Europeo

En la Biblia se narran hasta nueve suicidios sin 
que exista condena ni apología en sus versículos, 
siendo  el  de  Judas  Iscariote el  más  conocido 
(Pérez  Barrero  &  Peláez,  2002).  Los  primeros 
cristianos  no  estigmatizaban  la  muerte 
voluntaria.  De  hecho,  de  acuerdo  con  Cohen 
(1996)  el  martirio  voluntario  alarmó  a  los 
Obispos de la Iglesia, ya que entre diez y cien mil 
seguidores de Cristo, principalmente donatistas, 
eligieron morir para obtener los beneficios que la 
comunidad  cristiana  ofrecía,  como  la  salvación 
del alma. Esta alarmante reducción de feligreses 
llevó  a  la  necesidad  de  una  narrativa  teológica 
que  detuviera  estos  actos,  lo  que  logró  San 
Agustín  de  Hipona  Él  condenó  el  suicidio, 
equiparándolo al homicidio de sí mismo y a una 
violación  del  quinto  mandamiento.  Desde 
entonces, el suicidio fue considerado un pecado y 
el  suicida (seguidor de Judas),  un pecador ante 
Dios. 

Fue en el Concilio de Arlés (314 d.C.) donde se 
condenó el suicidio formalmente por la Iglesia, y 
a  cada  concilio  ecuménico  celebrado,  más 
condena y castigo se añadía a sus víctimas, desde 
la excomunión, hasta la negación de rito, funeral, 
enterramiento  o  sepultura  (esto  último  aún 
existía  en  la  década  de  los  ochenta  del  pasado 
siglo). 

El Suicidio en la Edad Media

No  obstante,  fueron  las  leyes  civiles  -  y  no 
sólo  las  eclesiásticas-  las  que  marcaron  con  su 
extrema violencia el destino de las personas con 
conducta  suicida.  Si  hubo  un  momento  en  la 
historia donde más crudeza y rechazo sufrieron 
fue  sin  duda  en  el  medievo.  A  la  suma  de  la 
condena  eclesiástica  en  una  sociedad 
eminentemente teocrática, se añadió el rechazo 
por  parte  del  Estado  sus  Reyes  y  monarquías 
(Murray,  1998).  El  “suicida”  no  sólo  era  un 
pecador, sino que se convirtió en un delincuente 
ante  la  Ley,  merecedor  de  castigos  físicos  y 
sociales extremos. Arrastrar el cuerpo, mutilarlo, 
clavarle  una  estaca,  enterrarlo  en  un  cruce  de 
caminos,  vejarlo  o  negarle  sepultura,  son 
ejemplos  de  cómo  se  trataba  de  aleccionar  al 
pueblo para hacer desistir a quien tuviera ideas 
suicidas.  La severidad de  las  medidas  aplicadas 
ocasionó  que  frecuentemente  se  intentara 
ocultar  el  cadáver  del  suicida  y  se  negara  esa 
forma de morir o en muchos casos atribuirla a la 
posesión diabólica o lunática. 

Santo  Tomás  de  Aquino,  publicó  en  su  obra 
Summa Theologica en 1272 que, suicidarse era el 
peor  de  los  pecados  puesto  que  no  admitía 
penitencia.  Acabar  con  la  vida  de  forma 
voluntaria atenta contra de la propia naturaleza 
humana,  injuria  a  la  comunidad  y  contra  Dios 
(Aquino, 1960).

En  La  Divina  Comedia,  Dante  Alighieri 
(1320/1999) ubica  a  los  suicidas  en  el  séptimo 
círculo del Infierno, que está reservado para los 
violentos.  En  este  círculo,  los  suicidas  son 
condenados a convertirse en árboles retorcidos, 
un símbolo del sufrimiento que experimentan. Al 
igual que los homicidas y aquellos que cometen 
actos de violencia, los suicidas son castigados en 
este  nivel  del  Infierno  por sus  acciones,  lo  que 

23



Guerrero / Psicología Clínica (2025) 2(1) 19-30

refleja la visión medieval sobre el suicidio como 
un pecado grave.

La Edad Moderna y el Humanismo

El  Renacimiento  (siglo  XV  y  XVI)  supuso  un 
cambio en la mentalidad secular. Si bien la Iglesia 
persistió  en  la  dura  condena  moral  del  suicida, 
aparecieron  un  grupo  de  humanistas  filósofos 
que  comenzaron  a  criticar  y  cuestionar 
abiertamente las posiciones teológicas sobre el 
suicidio.  Michel  de Montaigne (1533-1592) fue 
pionero  en  considerar  que  el  suicidio  no  podía 
evaluarse  moralmente  a  partir  de  dictados 
divinos,  sino  que  debía  ser  resultante  de  una 
elección personal. En 1608 John Donne (célebre 
poeta  y  clérigo  inglés)  escribe  Biathanatos,  
publicada en  1608,  la  primera obra en defensa 
del suicidio en legua anglosajona y el ensayo más 
exhaustivo sobre el suicidio en la edad moderna 
(Rudick & Battin, 1982).

A partir de entonces los postulados religiosos 
fueron  progresivamente  desplazados  por 
razones seculares, tomando la filosofía el relevo 
del debate moral acerca de la legitimidad o no del 
suicidio.  Entre  aquellos  autores  que  se 
posicionaron a favor (John Donne, Montesquieu, 
Hume)  aludían  al  derecho  a  la 
autodeterminación  del  hombre,  así  como  una 
visión altruista del suicida. Entre los contrarios al 
suicidio  (Immanuel  Kant)  esgrimieron  que  este 
acto  no  respetaba  la  dignidad  inherente  a  la 
propia vida, era un acto de cobardía, afectaba a 
terceros, eludía la responsabilidad social de todo 
individuo o que incluso violaba el propio instinto 
de conservación de nuestra especie. 

En 1621, Robert Burton publicó  Anatomía de  
la melancolía,  convirtiéndose en el primer autor 
en proponer que el suicidio es resultado de una 
alteración mental.  Esta obra representa un hito 
histórico,  pues  se  considera  un  auténtico 
precursor  de  los  futuros  postulados  científicos 
del  siglo  XIX.  Burton  abogó  por la  tolerancia  y 
compasión hacia los suicidas, afirmando que no 
estaban poseídos por demonios, sino que sufrían 
un temperamento melancólico provocado por un 
exceso de bilis negra. 

Pero  no  fue  hasta  1642  cuando  Sir  Thomas 
Browne, en su obra  Religio Medici, introdujo por 

primera vez el  término "suicidio"  en la historia. 
Derivado  del  latín  sui-caedere,  que  significa 
“matarse a uno mismo",  este término marcó un 
hito  significativo  en  la  forma  en  que  se 
conceptualizaba  la  muerte  voluntaria.  La 
aceptación del término por parte de la Iglesia y la 
comunidad  médica  de  la  época  representó  un 
cambio  importante  en  la  comprensión  y  su 
tratamiento.  Con  la  incorporación  del  término 
suicidio  en  el  lenguaje  académico  y  médico,  se 
abrió un nuevo campo de estudio que permitía 
un  análisis  más  sistemático  y  científico  del 
fenómeno,  facilitando  así  un  enfoque  más 
empático  y  menos  punitivo  hacia  quienes  se 
encontraban  en  situaciones  de  desesperación 
extrema. 

La Patologización del Suicidio

En el siglo XVIII, con los avances de la ciencia 
experimental  impulsados  por  el  “movimiento 
ilustrado”  se  consiguió  paulatinamente  la 
definitiva secularización y descriminalización del 
suicidio.  Sin  embargo,  quedó  ligado  a  la 
enfermedad mental y a toda clase de “locura”. El 
suicida dejó de ser un pecador y un delincuente 
para  ser  considerado  simplemente  un  loco,  un 
enfermo.  La  psiquiatría  alienista  representada 
por Jean Étienne Dominique Esquirol (psiquiatra 
francés  1772-1840)  postuló  la  asociación  del 
suicidio  a  toda  clase  de  estados  clínicos 
patológicos  (delirium  agudo,  estados  delirantes 
crónicos, monomanías) pese a reconocer que el 
suicidio,  no  era  una  enfermedad  mental  per  se. 
Estableció la división entre el suicidio normal del 
patológico  reclamando  para  el  campo  de  la 
medicina este último (Mesones, 2014). 

En el siglo XIX con la llegada del romanticismo 
el  suicidio  pierde  su  carácter  peyorativo.  Se 
valoran las motivaciones psicológicas por encima 
de  la  ética,  se  exaltan  los  sentimientos  y  se 
considera  el  suicidio  como  un  acto  de  máxima 
libertad  o  como  expresión  de  estados  de 
desesperanza.  

A  finales  de  este  siglo  quiero  destacar  al 
sociólogo francés Émile Durkheim (1858-1917), 
que pensó en el suicidio, no como un fenómeno 
individual  sino  marcadamente  social.  Para  él, 
existían sujetos vulnerables y predispuestos por 
naturaleza  a  acabar  con  su  propia  vida,  pero 

24



Suicidio como fenómeno humano universal

finalmente  eras  causas  sociales  (crisis 
económicas,  pobreza,  aislamiento,  cambios 
sociales,  exceso  de  regulación  social)  las  que 
originarían  el  suicidio.  Para  Durkheim  la 
cohesión  social  es  la  estrategia preventiva  más 
eficaz  (no  en  castigar  el  cuerpo  como  en  la 
antigüedad ni en medidas higiénico-terapéuticas 
como en la actualidad).

En el  siglo XX tanto el  psicoanálisis como el 
existencialismo  contribuyeron 
significativamente al estudio y comprensión del 
fenómeno suicida. Sigmund Freud (1856-1939), 
conceptualizó  la  conducta  suicida  como  un 
fenómeno  intrapsíquico.  Es  el  acto  de  matarse 
por no matar al otro (hostilidad desplazada).  El 
suicidio  no  es  resultado  de  una  neurosis  o 
psicosis sino de la melancolía o de un trastorno 
grave narcisista. 

Desde  el  existencialismo,  el  suicidio  es  la 
máxima  expresión  de  libertad  y  dignidad 
humana.  No todos los suicidios son causa de la 
enfermedad  mental  pudiendo  estar  motivado 
por  una  pérdida  del  sentido  de  vida.  Albert 
Camus  (contrario  al  suicidio)  inicia  su  obra  El  
mito de Sísifo, afirmando que “no hay más que un  
problema  filosófico  verdaderamente  serio:  el  
suicidio. Juzgar si la vida vale o no la pena vivirla es  
responder a la pregunta fundamental de la filosofía” 
(Camus, 2012; p. 15). El suicidio nunca puede ser 
solución  y  todo  ser  humano  tenemos  la 
responsabilidad  de  liberarnos  del  vacío 
existencial y encontrar sentido a nuestra vida. 

El Suicidio como Emergente de Fracaso Social

En nuestros tiempos, el suicidio sigue siendo 
considerado por muchos sectores de la población 
como  un  problema  estrictamente  de  salud 
mental,  que  requiere  la  intervención  de 
profesionales  especializados  del  sistema 
nacional  de  salud,  como  psicólogos  clínicos  o 
psiquiatras,  quienes  son  vistos  como  únicos 
responsables de la prevención de estas muertes 
(Pope, Rudd, & Hsieh, 2020).  Sin embargo, esta 
visión es un claro error de conceptualización. El 
suicidio  es,  ante todo,  un  problema social.  Solo 
cuando  la  sociedad  en  su  conjunto  tome 
conciencia  de  esto,  podremos  comenzar  a 
trabajar  con  más  efectividad en  su  prevención. 
Este  enfoque  colectivo  es  similar  al  que  se  ha 

adoptado  con  éxito  en  la  prevención  de  otros 
problemas  sociales  contemporáneos,  como  los 
accidentes de tráfico, la violencia de género y el 
terrorismo.  Al  reconocer  y  abordar  el  suicidio 
como un fenómeno que refleja un fracaso social, 
en lugar de un problema exclusivamente médico, 
se podrán desarrollar estrategias de prevención 
más integrales y efectivas que involucren a todos 
los sectores de la sociedad. 

Pocos  dudan  acerca  de  la  importancia  y  el 
peso  que  tienen  los  determinantes  sociales, 
políticos,  económicos  y  culturales  en  el 
fenómeno del suicidio, siendo factores de riesgo 
tanto  o  más  importantes  que  la  psicopatología 
clínica  o  los  trastornos  mentales.  En  aquellas 
sociedades  donde  anida  la  discriminación  y  el 
estigma  social,  la  pobreza,  las  desigualdades  o 
injusticia  social,  el  racismo,  xenofobia, 
marginación  y violencias existen  mayores tasas 
de conducta suicida. 

El  citado  Durkheim,  en  su  obra  Le  Suicide, 
publicada en 1897, argumentó que el suicidio no 
puede  entenderse  únicamente  como  un 
fenómeno individual o psicológico, sino que debe 
ser  analizado  como  un  fenómeno  social 
influenciado por la estructura y las normas de la 
sociedad.  Identificó  cuatro  tipos  principales  de 
suicidio.  El  suicidio  egoísta  ocurre  cuando  los 
individuos  están  insuficientemente  integrados 
en la sociedad, mientras que el suicidio altruista 
se da en contextos de excesiva integración social. 
El  suicidio anómico se relaciona con la falta de 
regulación social durante períodos de crisis, y el 
suicidio  fatalista  se  asocia  con  una  regulación 
excesiva y opresiva. 

Las  teorías  de  Durkheim  sobre  el  suicidio 
siguen  siendo  aplicables  hoy  en  día  (Johnson, 
1965). En las sociedades modernas, la creciente 
alienación  y  la  ruptura  de  las  comunidades 
tradicionales pueden conducir a un aumento en 
los  suicidios  egoístas,  mientras  que  las 
recesiones  económicas  y  las  crisis  financieras, 
como  la  crisis  económica  de  2008,  han  sido 
vinculadas a un aumento en las tasas de suicidio 
debido  a  la  anomia  resultante.  Aunque  menos 
comunes  en  las  sociedades  modernas,  los 
suicidios  altruistas  y  fatalistas  aún  pueden 
observarse en ciertos contextos culturales o bajo 
regímenes opresivos. 

25



Guerrero / Psicología Clínica (2025) 2(1) 19-30

No quiero concluir este apartado sin resaltar 
la  influencia determinante y condicionante que 
ejercen  el  poder  político  y  económico  en  el 
sufrimiento  humano,  así  como  su  significativa 
contribución  al  suicidio,  dentro  de  la  compleja 
ecuación de la multicausalidad de este fenómeno 
(Stack,  2000).  La  interacción  entre  políticas 
públicas, desigualdades económicas y el acceso a 
recursos  vitales  como  la  salud  y  la  educación 
juega un papel crucial en la calidad de vida de las 
personas. Al abordar el suicidio, es fundamental 
reconocer  cómo  estos  factores  estructurales 
crean  un  contexto  que  puede  agravar  el 
sufrimiento  individual,  convirtiendo  el  acto 
suicida en un desenlace trágico de una serie de 
circunstancias  que  a  menudo,  están  fuera  del 
control de la persona afectada. 

El neocapitalismo y el liberalismo económico 
han  ejercido  una  influencia  considerable  en  la 
configuración  de  nuestras  sociedades, 
especialmente  desde  el  final  de  la  Segunda 
Guerra  Mundial,  cuando  muchos  países 
europeos  adoptaron  modelos  de 
socialdemocracia  que  buscaban  equilibrar  el 
bienestar  social  con  el  crecimiento  económico. 
Durante este periodo, se consolidaron servicios 
públicos  robustos  en  sanidad  y  educación, 
financiados  por  impuestos  progresivos  que 
gravaban más a quienes más podían contribuir. 
Sin embargo, a partir de las administraciones de 
Margaret Thatcher en el Reino Unido y Ronald 
Reagan en los Estados Unidos en las décadas de 
1980, se inició un giro radical hacia el liberalismo 
económico,  caracterizado  por  la  desregulación, 
la privatización y la reducción del gasto público.

Este  cambio  no  solo  implicó  un 
desmantelamiento de los servicios públicos, sino 
que también permitió que los ricos evadieran su 
responsabilidad  fiscal,  exacerbando  las 
desigualdades  económicas.  La  promesa  del 
capitalismo  y  de  la  sociedad  del  bienestar,  que 
sostenía  que  el  crecimiento  económico 
beneficiaría a todos,  resultó ser una ilusión.  En 
lugar  de  una  distribución  equitativa  de  la 
riqueza,  el  neocapitalismo  ha  conducido  a  la 
concentración  de  la  riqueza  en  manos  de  una 
élite,  mientras  que  amplios  sectores  de  la 
población se ven relegados a vivir en condiciones 
de  precariedad.  Esta  creciente  desigualdad  no 

solo tiene un impacto en la calidad de vida, sino 
que también afecta la salud mental y el bienestar 
de  las  personas,  aumentando  el  sufrimiento  y, 
por ende, el riesgo de suicidio. 

En  este  contexto,  el  sufrimiento  se  ha 
despolitizado,  desviando  el  foco  hacia  el 
individuo  atomizado  que  es  considerado 
responsable  de  su  malestar.  La  narrativa 
predominante  convierte  a  cada  persona  en  un 
proyecto en sí misma, donde la carga de resolver 
problemas como la ansiedad, depresión o la crisis 
existencial recae únicamente sobre el sujeto. En 
lugar  de  buscar  soluciones  colectivas  y 
estructurales,  el  mercado ha llenado este vacío 
con un merchandising de terapias,  autoayuda y 
charlatanería,  que  prometen  alivio  a  través  de 
productos  y  servicios  sin  evidencia  científica. 
Esta situación no solo minimiza la importancia de 
los  problemas  sociales  subyacentes,  sino  que 
también  perpetúa  un  ciclo  de  culpabilidad  y 
aislamiento,  donde  la  búsqueda  de  ayuda  se 
convierte en una lucha individual en lugar de un 
esfuerzo comunitario por abordar las raíces del 
sufrimiento. 

Suicidio y Cultura.

En  nuestra  cultura  occidental  postmoderna, 
se  promueven  una  serie  de  valores  que 
constituyen un verdadero caldo de cultivo para el 
sufrimiento  humano,  la  desesperanza  y  la 
desconexión,  lo  que  representa  un  factor  de 
riesgo  macro-contextual  para  el  suicidio  en 
nuestras  sociedades.  Hemos  transitado  de  una 
cultura colectivista a una individualista, donde se 
prioriza  la  satisfacción  de  las  necesidades  y 
deseos personales en detrimento del sentido de 
comunidad y la solidaridad social. Este cambio ha 
llevado a un aumento del estrés y la presión por 
alcanzar  el  éxito  personal.  Valores  como  la 
autonomía,  la  independencia  y  el  desarrollo 
individual  están  en  auge,  lo  que  implica  que  la 
responsabilidad  recae  completamente  en  el 
individuo,  promoviendo  la  idea  de  que  cada 
persona debe resolver su propio sufrimiento de 
manera aislada. 

Paralelamente, hemos pasado de una cultura 
cooperativa a otra eminentemente competitiva, 
donde  el  éxito  se  mide  en  términos  de  logros 
personales y  materiales.  Esta visión  fomenta la 

26



Suicidio como fenómeno humano universal

creencia  de  que  el  esfuerzo  individual  es  el 
principal  factor  de  éxito,  minimizando  la 
importancia  del  apoyo  comunitario  y  social. 
Actualmente, tanto poderes empresariales como 
políticos  insisten  en  la  necesidad  de  ser  más 
competitivos, lo que a menudo se traduce en el 
endurecimiento de las condiciones laborales y la 
reducción  de  salarios.  Esta  dinámica  no  solo 
incrementa  la  presión  y  el  estrés  en  los 
individuos,  sino  que  también  erosiona  el  tejido 
social,  aumentando  la  vulnerabilidad  al 
sufrimiento  psicológico  y,  en  consecuencia,  al 
suicidio. 

En la sociedad occidental actual, el culto a la 
imagen  y  la  “cultura  fit" han  adquirido  una 
preeminencia  notable,  promoviendo  la  idea  de 
que  la  apariencia  física  y  el  bienestar  corporal 
son  fuentes  primordiales  de  felicidad.  Esta 
mentalidad  hedonista,  que  prioriza  el  placer 
inmediato y superficial, contrasta drásticamente 
con la eudemonía de los griegos, que buscaba la 
realización  plena  y  el  bienestar  a  través  del 
desarrollo personal y la virtud. Asimismo, hemos 
desarrollado un culto a la tecnología, no solo en 
términos  de  máquinas  y  dispositivos,  sino 
también en la fe ciega en técnicas y profesionales 
para resolver el malestar general. Esta confianza 
excesiva  en  psicólogos,  médicos  y  fármacos  ha 
invertido  la  pirámide  tradicional  de  cuidados, 
desplazando  a  la  familia  y  amigos,  que 
históricamente  han  sido  el  primer  sostén  en 
tiempos de dificultad. 

La dependencia de soluciones tecnológicas y 
profesionales  ha  contribuido  a  una  percepción 
de  desconexión  y  aislamiento,  en  la  que  los 
problemas  personales  se  medicalizan  y  se 
manejan  de  manera  individual,  en  lugar  de 
abordarse dentro del tejido social. Este enfoque 
desatiende  la  importancia  de  las  relaciones 
humanas  y  la  comunidad  en  la  promoción  del 
bienestar  emocional,  fomentando  una  sociedad 
donde los lazos interpersonales se debilitan y el 
soporte social se reduce. La búsqueda constante 
de perfección física y placer inmediato, sumada a 
la externalización de la resolución de problemas 
personales  a  técnicas  y  profesionales,  ha 
contribuido a un aumento de la insatisfacción y el 
sufrimiento,  incrementando  el  riesgo  de 
conductas suicidas. 

En  la  sociedad  contemporánea,  Zygmunt 
Bauman (2003) describe un mundo "líquido" en 
el  que  todo  es  transitorio  y  efímero,  desde  las 
relaciones  personales  hasta  los  valores 
culturales. Esta liquidez genera una sensación de 
inseguridad  y  falta  de  arraigo,  afectando 
profundamente  la  estabilidad  emocional  de  las 
personas.  En  este  contexto,  el  dolor  ajeno  se 
vuelve invisible, y la compasión, un valor humano 
fundamental que actúa como protector contra el 
suicidio,  se  erosiona.  La  incapacidad  de 
reconocer y empatizar con el sufrimiento de los 
demás  deshumaniza  nuestras  interacciones  y 
debilita los lazos sociales que históricamente han 
proporcionado  apoyo  y  consuelo  en  momentos 
de crisis.

Simultáneamente, la imposición de un modelo 
de  "felicidad"  estandarizado  y  superficial, 
promovido  por  gurús  de  la  autoayuda, 
influencers  y  marcas  como  "Mr.  Wonderful", 
establece  un  paradigma  tiránico  de  bienestar. 
Este modelo, que vende una felicidad constante y 
sin  matices,  ignora  la  complejidad  de  la 
experiencia humana y pone una presión inmensa, 
especialmente  sobre  los  más  jóvenes.  Al  no 
poder  alcanzar  estos  estándares  inalcanzables, 
muchos  jóvenes  se  sienten  fracasados  y 
culpables,  incrementando  su  sufrimiento  y 
vulnerabilidad  ante  conductas  suicidas.  La 
cultura de la autoayuda y el positivismo forzado 
trivializan  el  dolor  legítimo  y  profundizan  la 
sensación de aislamiento al sugerir que cualquier 
malestar  es  simplemente  una  falta  de  esfuerzo 
personal o actitud positiva. 

Estas  dinámicas  sociales  contemporáneas, 
caracterizadas  por  la  transitoriedad,  la 
invisibilidad  del  dolor  ajeno  y  la  imposición  de 
una  felicidad  superficial,  socavan  el  apoyo 
comunitario y la compasión, factores esenciales 
para la prevención del suicidio.  La presión para 
conformarse a un ideal  de felicidad irrealizable 
genera  un  clima  de  constante  insatisfacción  y 
desesperanza,  especialmente  entre  los  jóvenes, 
quienes  se encuentran  en  una  etapa crucial  de 
formación  de  identidad  y  autoestima.  Para 
abordar eficazmente el problema del suicidio, es 
vital  reconocer  y  confrontar  estos  valores 
perjudiciales,  promoviendo  una  cultura  que 

27



Guerrero / Psicología Clínica (2025) 2(1) 19-30

valore  la  autenticidad,  la  empatía  y  la 
interdependencia humana. 

El Suicidio como Problema de Salud Pública

En diciembre de 2024, el INE publicó los datos 
definitivos de las Estadísticas de Defunción por 
Causa de Muerte correspondientes al año 2023, 
los cuales incluyen las defunciones por suicidio. 
En  ese  año,  España  registró  un  total  de  4.116 
suicidios, lo que representa una disminución de 
111 muertes en comparación con 2022, lo que 
equivale  a  una  reducción  del  2,6%,  tanto  en 
hombres como en mujeres (INE, 2024). Esta cifra 
es la segunda más alta en la historia del país, solo 
por detrás de los 4.227 suicidios registrados en 
2021.

No obstante, la tasa de suicidio en España en 
2023 fue de aproximadamente 8.5 suicidios por 
cada  100,000  habitantes  (muy  por  debajo  de 
otros  países  de  nuestro  entorno).  Este  dato 
resalta  la  magnitud  del  problema  y  sugiere  la 
necesidad de una intervención más efectiva para 
abordar  esta  crisis  de  salud  pública.  La 
distribución por género muestra que el 74% de 
las víctimas son hombres (3,044), mientras que el 
26% son mujeres (1,072). Por grupos de edad, las 
franjas más afectadas son de 50 a 59 años (898 
muertes),  y  de  40  a  49  años  (800  muertes). 
Aunque  preocupan  las  muertes  por  suicidio 
entre nuestros jóvenes  de 15 a 29 años, con 354 
muertes  registradas,  merece  aún  más  nuestra 
atención  la  tasa  de  mortalidad  en  la  población 
anciana,  con  una  tasa  relativa  de  suicidio  de 
16,4/100.000  en  mayores  de  79  años,  y  que  a 
menudo  es  injustamente  invisibilizada  en  los 
medios y la agenda política.

Seguimos  un  modelo  de  prevención 
denominado multicomponente dado que abarca 
tres  niveles  de  actuación:  la  prevención 
universal,  que  se  dirige  a  toda  la  población  sin 
distinción;  prevención  selectiva,  enfocada  en 
colectivos  más  vulnerables  y  en  aquellos  que 
presentan  un  mayor  riesgo;  y  prevención 
indicada, que se centra en las personas que han 
manifestado conductas suicidas, ideas,  planes o 
intentos previos.

Las  medidas  universales  deben  dirigirse  a 
toda  la  población,  creando  entornos  seguros  y 

restringiendo  el  acceso  a  métodos  letales,  algo 
que  ha  demostrado  ser  efectivo  en  la 
disminución de las tasas de suicidio. Esto incluye 
campañas  públicas  que  sensibilicen  a  la 
comunidad, desmitifiquen el suicidio, reduzcan el 
estigma  social  y  eduquen  a  las  personas  sobre 
cómo  actuar  ante  situaciones  de  riesgo.  Los 
medios de comunicación tienen un papel crucial 
en  este  ámbito,  al  promover  una  cobertura 
responsable  que  evite  el  sensacionalismo. 
Además,  es  fundamental  fomentar  espacios  de 
socialización y fortalecer vínculos comunitarios, 
así como implementar educación socioemocional 
en las escuelas para crear entornos inclusivos y 
seguros. 

En  el  ámbito  de  la  prevención  selectiva,  es 
esencial  identificar  y  brindar  atención  a 
subgrupos  con  mayor  vulnerabilidad,  como 
personas  con  antecedentes  de  conductas 
suicidas, aquellos con problemas de salud física o 
mental,  y  quienes  enfrentan  situaciones  de 
marginación  o  exclusión  social.  Las 
intervenciones deben centrarse en la atención a 
grupos de riesgo, garantizando que los recursos 
se  dirijan  a  quienes  más  los  necesitan.  La 
perspectiva de género también es crucial,  dado 
que cerca del 80% de los suicidios consumados 
en  España  son  de  hombres,  lo  que  justifica  la 
creación  de  estrategias  específicas  para  este 
grupo. 

Por  último,  la  prevención  indicada  debe 
abordar  directamente  a  aquellos  que  han 
manifestado ideas suicidas o intentos previos de 
suicidio. Este enfoque recae principalmente en el 
sistema  de  salud  y  requiere  una  atención 
profundamente  humanizada y  respetuosa de  la 
autonomía  del  paciente.  Es  fundamental 
garantizar  una  continuidad  asistencial  que 
incluya intervenciones innovadoras y accesibles, 
como  equipos  de  crisis  móviles  y  atención 
telemática.  Debemos  pasar  de  un  modelo 
centrado en la predicción a uno que priorice los 
cuidados preventivos, mejorando el tratamiento 
de los trastornos mentales y fortaleciendo la red 
comunitaria. Invertir en estos recursos y en una 
atención especializada es crucial para reducir las 
muertes por suicidio en nuestra sociedad.

28



Suicidio como fenómeno humano universal

Conclusión

El suicidio es un problema de salud pública de 
alta relevancia en España y a nivel mundial, con 
tasas alarmantes que afectan a diversos grupos 
de edad, especialmente a la población anciana. 

La prevención del suicidio debe ser abordada 
desde un enfoque multicomponente y multinivel, 
integrando  estrategias  universales,  selectivas  e 
indicadas. El llamado progreso ha disminuido la 
necesidad  de  solidaridad  y  compasión, 
dejándonos más solos que nunca y debilitando la 
generosidad.  Además,  el  neocapitalismo  y  el 
liberalismo  económico  han  contribuido  al 
deterioro  de  los  servicios  públicos  esenciales, 
aumentando  las  desigualdades  económicas  y 
despolitizando  el  sufrimiento.  La  falta  de 
educación sobre la muerte y los mitos históricos 
han  perpetuado  el  estigma  y  el  tabú  alrededor 
del  suicidio,  generando  un  silencio  perjudicial. 
Por  tanto,  es  fundamental  desarrollar  políticas 
de sensibilización, desestigmatización y apoyo a 
los  grupos  vulnerables,  adoptando  una 
perspectiva  de  género  y  asegurando  la 
humanización  y  continuidad  de  la  atención 
sanitaria.  Solo  así  podremos  abordar  este 
complejo  fenómeno  de  manera  integral  y 
efectiva,  reduciendo la morbilidad y mortalidad 
asociadas al suicidio. 

Referencias

Alighieri,  D.  (1999).  La  Divina  Comedia (A.  P.  de  la 
Fuente,  Trad.).  Editorial.  (Trabajo  original 
publicado en 1320).

Aquino,  T.  (1960).  Suma  teológica.  Biblioteca  de 
Autores Cristianos. 

Aristóteles.  (2003).  Ética  a  Nicómaco (J.  R.  Hueso, 
Trad.).  Ediciones Akal.  (Trabajo original publicado 
ca. 350 a.C.).

Bauman,  Z.  (2003).  Modernidad  líquida.  Fondo  de 
Cultura Económica.

Browne,  T.  (2015).  Religio  Medici (J.  García,  Trad.). 
Editorial Acantilado. (Trabajo original publicado en 
1642).

Burton,  R.  (1621).  The  anatomy  of  melancholy.  J. 
Lichfield.

Camus, A. (2012). El mito de Sísifo. Alianza Editorial. 

Cohen, C. B. (1996). Perspectivas Cristianas sobre el 
suicidio  y  la  eutanasia  asistida:  La   Tradición 
Anglicana.  Journal of Law, Medicine & Ethics, 24(4), 
369-379. Colt, G. H. (1991).  The enigma of suicide. 
Summit Books. 

Concilio  de Arlés.  (314).  Decreto  sobre el  suicidio.  En 
Historia  de  los  concilios  de  la  Iglesia  (p.  45). 
Editorial XYZ.

Donne, J. (2010). Biathanatos (J. Pérez, Trad.). Editorial 
Gredos. (Trabajo original publicado en 1608).

Durkheim, É. (1897/1982).  El suicidio (J. Pérez, Trad.). 
Akal. (Trabajo original publicado en 1897)

Guerrero  Díaz,  M.  (2019).  Reflexiones  sobre  el 
suicidio  desde  la  mirada  histórica.  Boletín  
Psicoevidencias,  55.  ISSN 2254-4046.               
https://www.psicoevidencias.es/contenidos-
psicoevidencias/articulos-de-opinion/89-
reflexiones-sobre-el-suicidio-desde-la-mirada-
historica/file 

 Instituto Nacional de Estadística. (2024). Defunciones  
según  la  causa  de  muerte.             
https://www.ine.es/dyngs/INEbase/es/operacion.h
tm?
c=Estadistica_C&cid=1254736176780&menu=ult
iDatos&idp=1254735573175 

Johnson,  B.  D.  (1965).  Durkheim's  one  cause  of 
suicide.  American Sociological  Review,  30 (6),  875-
886. 

Justiniano I. (2005).  El Código de Justiniano (A. d'Ors, 
Trad.). Editorial Tecnos. (Trabajo original publicado 
ca. 529-534 d.C.).

Macrobio,  A.  A.  T.  (2006).  Comentario  al  Sueño  de  
Escipión de Cicerón. Gredos. 

Mesones Peral,  J.  (2014).  El  suicidio a lo largo de la 
historia y las culturas. En A. Ansean (Ed.),  Suicidio.  
Manual de prevención, intervención y postvención de  
la  conducta  suicida  (pp.  23–40).  Fundación  Salud 
Mental España. 

Minois, G. (1999). History of Suicide: Voluntary Death in  
Western Culture. New York: Ediciones Akal. 

Murray,  A.  (1998).  The  suicide  in  the  Middle  Age.  
Volume  I:  The  violent  against  themselves. Oxford 
University Press. 

Platón. (2003). Diálogos. (Volumen 3: Fedón, Banquete,  
Fedro). Gredos.

29

https://www.ine.es/dyngs/INEbase/es/operacion.htm?c=Estadistica_C&cid=1254736176780&menu=ultiDatos&idp=1254735573175
https://www.ine.es/dyngs/INEbase/es/operacion.htm?c=Estadistica_C&cid=1254736176780&menu=ultiDatos&idp=1254735573175
https://www.ine.es/dyngs/INEbase/es/operacion.htm?c=Estadistica_C&cid=1254736176780&menu=ultiDatos&idp=1254735573175
https://www.psicoevidencias.es/contenidos-psicoevidencias/articulos-de-opinion/89-reflexiones-sobre-el-suicidio-desde-la-mirada-historica/file
https://www.psicoevidencias.es/contenidos-psicoevidencias/articulos-de-opinion/89-reflexiones-sobre-el-suicidio-desde-la-mirada-historica/file
https://www.psicoevidencias.es/contenidos-psicoevidencias/articulos-de-opinion/89-reflexiones-sobre-el-suicidio-desde-la-mirada-historica/file


Guerrero / Psicología Clínica (2025) 2(1) 19-30

Pérez Barrero, S. A., y Peláez, S. (2002). La conducta 
suicida  en  las  Sagradas  Escrituras.  Revista  
Internacional de Tanatología y Suicidio, 2(1), 7-9. 

Pope, A. R., Rudd, M. D., y Hsieh, Y. Y. (2020). Cultural 
differences in attitudes toward suicide:  A review 
of  the  literature.  Suicide  and  Life-Threatening  
Behavior, 50(3), 503-511. 

Ramón, A. (2015).  Semper dolens. Historia del  suicidio  
en Occidente. Acantilado.

Rudick,  M.,  y  Battin,  P.  (Eds.).  (1982).  Biathanatos. 
Garland Publishing. 

Séneca. L., A., (2010).  De vita beata (J. Mariné, Trad.). 
Editorial Gredos. (Trabajo original publicado ca. 58 
d.C.).

Stack,  S.  (2000).  Suicide:  A  15-Year  Review  of  the 
Sociological  Literature  Part  I:  Cultural  and 
Economic  Factors.  Suicide  and  Life-Threatening  
Behavior, 30(2), 145-162. 

World Health Organization. (2021). Suicide worldwide  
in 2019: Global health estimates. Ginebra: OMS.

30


